Rugaciunea Sfantului Efrem Sirul, talcuita
de avva Petroniu Tanase

osdndesc pe fratele meu, cd binecuvdntat esti in vecii vecilor.

Legata de vremea Postului Mare, rugaciunea Sfantului Efrem Sirul este o
rugaciune scurtd, dar plina de putere si bogatie duhovniceasca, cum numai
marele parinte Efrem Sirul ,,alauta Duhului Sfant”, putea sa o alcatuiasca.

Tipicul prevede sa fie rostita avand ochii trupesti si mainile ridicate in sus, cu
ochii mintii Inadltati catre Dumnezeu, cu umilintd, cu lacrimi si cu frica de
Dumnezeu, Insotita de metanii si Inchinaciuni, dupa randuiala cunoscuta.

Rostita astfel, cu infelegere si simtire, ea preface si innoieste Intreaga viata
sufleteasca. Staruind asupra cuprinsului ei, vom descoperi o intreaga teologie
a pocaintei, incat cu dreptate aceasta rugaciune este numita ,Rugaciunea
pocaintei”.

Rugaciunea se rosteste la toate cele sapte laude: Vecernie, Pavecernit3,
Miezonoptica, Utrenie, Ceasuri si Obednita; in total, de noua ori In curgerea
unei zile si de opt ori cand se savarseste Liturghia Darurilor mai inainte
sfintite, Intrucat ramane partea de vecernie la care se rosteste de obicei
rugaciunea. Numerele opt si noud, de cate ori se zice rugaciunea, ne duc cu



mintea la cele noua cete ingeresti si la veacul viitor, simbolizat prin numarul
opt, vrand parca sa ne spunad ca numai pocainta ne poate invrednici de viata
fericita a vietii vesnice si de traiul impreuna cu ingerii.

Rugiciunea are trei parti bine deosebite. In prima parte, ne rugam lui
Dumnezeu: ,Doamne si Stapanul vietii mele! Duhul trandaviei, al grijii de
multe, al iubirii de stipanie si al grairii in desert nu mi-1 da mie”. In partea a
doua: ,Iar duhul curatiei, al gandului smerit, al rabdarii si al dragostei,
daruieste-l mie, slugii Tale”. Si incheiem: ,Asa, Doamne, daruieste-mi sa-mi vad
pacatele mele si sa nu osandesc pe fratele meu, ca binecuvantat esti, in vecii
vecilor. Amin”. Deci pe de o parte ne rugam sa ne fereasca Dumnezeu de patru
duhuri rele, de patru patimi, iar pe de alta, cerem sa ne daruiasca patru duhuri
bune, patru virtui.

Observam ca Sfantul Efrem, insirand cele doua feluri de patimi si de virtuti, le
numeste pe toate deopotriva ,duhuri”: duhul trandaviei, duhul curatiei.... Cum
sa intelegem oare aici cuvantul ,,duh”?

In privinta duhurilor rele, lucrul este simplu. Izvorul a toatd rautatea este
duhul rautatii, care ,umbla ca un leu, cautand pe cine sa inghita” (1 Petru 5, 8)
si lupta noastra trebuie sa o ducem impotriva , duhurilor rautatii din vazduh”
(Efes. 6, 12). Patimile care inrobesc pe om nu sunt altceva decat semnul
infrangerii omului In lupta sa cu aceste puteri vrajmase. De aceea, Sfin{ii
Parinti obisnuiesc sa numeasca , duh” nu numai pe ,,duhul rautatii”, pe
diavolul, ci si lucrarea lui, zicand deopotriva: , duhul trindaviei”, sau ,,dracul
trindaviei” si ,duhul lacomiei” sau ,dracul lacomiei” etc. Acest fel de a vorbi al
Parintilor este mai cuprinzator si ne ajutd sa infelegem mai deplin cum stau
lucrurile. O patima este mai mult decat o imbolnavire a sufletului, estecaderea
in robia unei puteri vrajmase, care ne stapaneste cu silnicie, ne lupta
neintrerupt, urmarindu-ne moartea vesnica. In dosul fiecirei patimi se
ascunde puterea vrajmasa a diavolului.

,ingerii stau mai aproape de cei ce se curiti cu postul”

Dar de ce, in prima parte a rugaciunii, rugam pe Dumnezeu sa nu ne dea cele
patru duhuri rele? Oare Dumnezeu ne da trandavia, mania, patimile? Fireste ca
nu! Uneltirile dracesti sunt pline de viclenie si puterea lui nespus de mare si
nimeni n-ar putea scapa de ele daca Dumnezeu nu le-ar ingradi neingaduindu-i
sa razboiasca pe om mai presus de puterile sale. De aceea, cand zicem: ,duhul
trandaviei, al grijii de multe... nu mi-1 da mie”, ne rugam lui Dumnezeu sa nu ne
lase sa cadem in robia patimii trandaviei, sa nu lase pe dracul trandaviei sa ne
stapaneasca.



Daca prin duhurile patimilor infelegem pe draci, atunci prin duhurile
virtutilor: al curatiei, al smereniei, trebuie sa intelegem pe duhurile cele bune,
pe ingeri? Este adevarat ca si ingerii necontenit ne ajuta la savarsirea binelui,
daca nu-i Indepartam cu pacatele, precum auzim la utrenia din Lunea branzei:
»ingerii, pazitorii vietii noastre stau mai aproape de cei ce se curata cu postul”.
Totusi, Sfintii Parinti, cand este vorba de virtuti, nu vorbesc niciodata ca in
cazul patimilor; nu zic adica ,ingerul curatiei”, ,ingerul smereniei” etc, cum zic
dincolo: ,dracul lacomiei”, ,dracul mandriei”. Deci, cele patru duhuri bune nu
sunt ingeri, ci altceva.

Stim ca la Sfantul Botez, omul se leapada de satana si se imbraca cu Hristos; se
face locas al Duhului Sfant si primeste putere sa se faca fiu al lui Dumnezeu
(Ioan 1, 12). Are intru sine semintele tuturor virtutilor, ,darurile Botezului”,
ale Mirungerii, si omului nu-i mai ramane decat sa dea lucrarea cea din afara,
prin implinirea poruncilor, ca sa creasca omul cel nou, nascut din Sfantul
Botez. De aceea, Sfintii Parintii zic ca viata duhovniceasca este o desfasurare a
acestor puteri, o ,actualizare a darurilor Botezului si Mirungerii”. Virtutile
deci, fiind lucrarea Sfantului Duh din om, sunt numite si ele ,duhuri”, ca si
izvorul din care curg. Asa numeste si proorocul Isaia darurile Sfantului Duh
zicand: ,,duhul Intelepciunii, duhul intelegerii, duhul sfatului...” (Isaia 11, 2-3).
Deci, cele patru duhuri bune: duhul curatiei, al smereniei si celelalte nu sunt
ingeri, ci daruri ale Sfantului Duh si ne rugam lui Dumnezeu ca ele sa nu
ramana nelucratoare 1n noi.

O simpla privire asupra celor doua siruri de ,duhuri” ne ajuta sa intelegem un
lucru foarte insemnat pentru viata duhovniceasca: duhurile rautatii se afla in
afara de noi, deci si raul este in afara. Duhurile virtutilor, darurile Sfantului
Dubh, izvorul binelui se afla induntrul nostru. Spre rau ne indeamna niste puteri
strdine de noi; spre bine avem puteri proprii, puterea dumnezeiasca din noi.
Deci, este mai usor a face binele decéat raul. De aici si marea raspundere pe
care o are omul inaintea lui Dumnezeu si osanda grea pentru savarsirea raului.

Cu rost a pus Sfantul Efrem, mai Intai duhurile rautatii si in al doilea rand
duhurile virtutilor; pentru ca nu putem lucra virtutea, daca nu ne-am curatit
mai intai de patimi.

Vorbind despre patimi, Sfintii Parinti ca: Efrem Sirul, loan Scararul, Maxim
Marturisitorul, loan Damaschin si multi altii, arata ca numarul lor este foarte
mare; ca In fruntea lor sta iubirea de sine; ca nestiinta, uitarea si nepasarea
sunt proptelele tuturor patimilor; ca din acestea curg cele sapte patimi
capitale din care se rasfira apele mocirloase si otravite ale tuturor celorlalte
patimi. Este firesc deci, sa ne intrebam de ce din aceasta mare multime, Sfantul
Efrem a ales numai patru patimi si de ce anume pe acestea, mai ales ca ele nu



se afla printre cele mai vatamatoare. Raspunsul la aceasta nedumerire il vom
avea dupa ce ne vom opri in scurt la fiecare din cele patru duhuri ale rautatii.

4 duhuri ale rautatii

Duhul trindaviei. Facut dupa chipul lui Dumnezeu si menit sa ajunga asemenea
lui Dumnezeu, omul este randuit pentru lucrare de la inceput, cand a fost pus
in Eden, ca ,sa-l lucreze si sa-1 pazeasca” (Facere 2,15). Dupa izgonirea din rai,
lucrarea omului este indreptatd, indeosebi, spre agonisirea celor trebuitoare
vietii: hrand, imbracaminte, locuinta. Fara de acestea nu poate trai; de nevoie
trebuie sa lucreze ca nu poate trai in lenevire. Deci, nu de aceasta trandavie se
roaga Sfantul Efrem sa fie izbavit, ci de trandavia mult mai vatamatoare a
nelucrarii poruncilor lui Dumnezeu; lucrarea acestora, precum am mai spus,
fiind conditia cresterii omului celui nou nascut din Sfantul Botez, al dobandirii
asemanarii cu Dumnezeu. Prin pilda talantilor, Mantuitorul ne invata ca
puterile Sfantului Duh, care salasluiesc in om sunt foarte mari (un talant
cantareste peste 40 de kg) si pot duce pe om la cea mai Inalta desavarsire; si
daca nu toti ajung la aceeasi masura sau nu ajung deloc, se datoreaza
trandaviei omului. Aceasta este direct potrivnica dezvoltarii omului
duhovnicesc, este refuzul propriei sale cresteri, inchircirea in nedesavarsire.
Lumea intotdeauna a osandit pe lenes. Solomon il trimite sa ia pilda de la
harnica furnica (Pilde 6, 6), iar Apostolul porunceste ca ,cine nu munceste, nici
sa nu manance” (2 Tes. 3, 10). De aceea, si Sfantul Efrem pune trandavia in
fruntea celor patru duhuri patimase, ca una care este piedica a toata fapta
buna si potrivnica celei mai inalte chemari a omului.

Duhul grijii de multe, spun Sfintii Parinti, este insemnul Impatimirii de cele
materiale, cleiul care ne tine lipiti de cele pamantesti. El este strans legat si
urmeaza duhului trandaviei. intr-adevar, negrijindu-se de lucrarea
duhovniceasca, omul isi cauta o mincinoasa implinire, raspandindu-se in cele
din afarg, In grija de multe, in grija de cele viitoare, cum sa-si agoniseasca cele
placute si cum sa scape de cele dureroase — cautarea placerii si fuga de durere
fiind, dupa Sfantul Maxim Marturisitorul, grija permanenta a omului
impatimit. Pe bogatul din Evanghelie, caruia 1i rodise {arina si se grijea cum sa-
si asigure roadele pentru mulfi ani, Mantuitorul il numeste ,,nebun” (Luca.
12,20). ,Luati aminte, ne indeamna Domnul, sa nu se ingreuieze inimile
voastre cu... grijile lumii” (Luca 21, 54).

Raspandindu-ne in cele din afara, grija de multe este potrivnica vietii
duhovnicesti si ne indeparteaza de Dumnezeu. Dumnezeu este unime
desavarsita si omul nu se poate intalni cu El decat daca 1si reface unitatea sa
sufleteasca, prin intoarcerea in sine, adica prin pocdinta si prin intrarea in
camara cea mai dinauntru, adica prin rugaciune; caci imparatia cerurilor este



indauntrul nostru (Luca 17, 21). Dimpotriva, raspandirea in grija de multe ne
intdlneste cu diavolul, care este faramitare, multime, ,legiune”.

Parintii duhovnicesti necontenit ne indeamna sa ne agonisim ,farade-grijade
toate”, singura grija indreptatita sa ne stapaneasca fiind grija de raspunsul la
infricosata judecata, grija de mantuire. Daca trandavia face nelucrator harul
din om, grija de multe face pe om netrebnic acestei lucrari, punandu-1 pe calea
potrivnica mantuirii.

Duhul iubirii de sine, al iubirii de stapanire, este altceva decat stapanirea cea
randuita de Dumnezeu, fata de care tot omul trebuie sa se supuna (Rom. 13, 1).
Este un duh al rautatii, o infelegere stramba a purtarii omului fata de
aproapele, un abuz asupra lui, folosindu-I ca unealta si mijloc de profit
personal. Mantuitorul lisus Hristos arata ca acest duh este al paginilor si cu
totul strain de duhul Evangheliei, invatand astfel pe ucenicii sai: ,Cine dintre
voi vrea sa fie mare, sa fie slujitorul vostru; si cine dintre voi vrea sa fie intli, sa
va fie sluga. Precum si Fiul Omului n-a venit sa I se slujeasca, ci El sa slujeasca
si sa-Si dea sufletul rascumparare pentru multi” (Matei 20, 25). Ceea ce a si
aratat cu fapta, spaland picioarele ucenicilor si dandu-si viata pentru
mantuirea noastra. De unde intelegem ca adevarata stapanire nu este
profitoare, ci slujitoare; slujire a aproapelui cu dragoste, pana la daruirea
vietii pentru mintuirea lui. Omul are o mare valoare, este ,chipul lui
Dumnezeu” si valoreaza cat insusi ,,chipul” pe care 1l poartd; este rascumparat
cu scump sangele Mantuitorului Hristos si valoreaza cat pretul acestui sange.
De aceea, slujirea omului este o mare cinste, pentru ca este slujirea lui
Dumnezeu insusi. ,Ceea ce afi facut unuia dintre acesti frati ai Mei mai mici,
Mie Mi-ati facut”, va zice Domnul la infricosata judecata (Matei 25, 40), Slujirea
aproapelui este o porunca evanghelica, fapta de mare cinste, desavarsita cale
de mantuire. Duhul de stapanire, care injoseste pe om si-1 coboara in randul
lucrurilor, ne lipseste dintr-o data de toate aceste trei. El este strans legat de
duhul grijii de multe. Intr-adevar, cand toati grija omului este indreptati spre
cele materiale, este firesc ca si omul sa fie transformat in unealta sau bun
material, care nu valoreaza mai mult decat profitul pe care-1 aduce.

Grdirea in degert, zice Sfantul loan Scararul, este scaunul slavei desarte, semn
al nepriceperii, urmarea imbuibarii si necuratiei, pierderea umilintei si
intunecarea rugaciunii (Cuv. 11). Este o irosire a celui mai de cinste dar pe
care l-a dat Dumnezeu omului, darul cuvantului, si prefacerea lui in prilej de
pacatuire si pierzare. Cuvantul omenesc are o mare si tainica putere, aduce cu
el ceva din fiinta celui pe care il rosteste. Daca cuvantul lui Dumnezeu este
Dumnezeu insusi, si cuvantul omului este omul insusi. ,Daca vrei sa stii ce
este in inima omului, zic Sfintii Parinti, ia aminte la cele ce spun buzele
lui”. Vorbaria si palavrageala arata un launtru stricat, care duce la stricarea
altora; lipseste cuvantul de tainica lui putere, il face cuvant fara de pret De



aceea Mantuitorul ne spune ca: ,pentru tot cuvantul desert pe care il vor grai
oamenii, vor da seama in ziua judecatii” (Matei 12, 36). Sfintii Parintji,
temandu-se de marea raspundere a cuvantului, au iubit si laudat tacerea mai
mult decat vorbirea. ,Pentru ca am vorbit, zice Cuviosul Arsenie, adesea m-am
cait; iar pentru ca am tacut, niciodata”. Cuviosul Agaton trei ani a purtat o
piatra in gurad pentru a deprinde tacerea, iar Sfantul Isaac Sirul zice ca ,tacerea
este graiul veacului viitor”. Chiar si vorbirea despre cele duhovnicesti este
pagubitoare, cind este prea multa. Spune si intelepciunea poporului: ,vorba
este de argint, iar tacerea de aur”.

Daca luam acum aminte la cele patru duhuri ale rautatii, observam doua
lucruri de mare insemnitate. In primul rand, vedem c3 ele se leagi unele de
altele, formeaza un fel de povarnis pe care aluneca omul stapanit de ele. Din
trandavie si din negrija de mantuire, omul da In mincinoasa lucrare a
raspandirii in grija de multe; din aceasta, da in duhul de stapéanire, nesocotind
pe aproapele, si coborand in iadul lucrurilor; iar de aici ajunge si la nesocotirea
sa proprie prin degradarea cuvantului, in grairea in desert.

Dar legatura dintre cele patru duhuri rele este si mai organica, precum vom
vedea indata.

Sfintii Parinti ne arata ca o conditie de baza pentru sporirea duhovniceasca
este sa ne pazim constiin{a neprihanita din patru parti. Fata de Dumnezeu,
silindu-ne necontenit la implinirea poruncilor Lui; fata de aproapele, ferindu-
ne de tot lucrul potrivnic dragostei de aproapele; fata de sine, folosind bine
darurile primite de la Dumnezeu, si fata de lucruri, folosindu-le potrivit cu
rostul pentru care au fost create, adica numai pentru trebuinta si cu Infranare.

Or, daca luam bine seama, cele patru patimi ne vatama constiinta din toate
aceste patru parti. Trandavia ne vatama constiinta fata de Dumnezeu, ca una
care se impotriveste lucrarii harului din noi; grija de multe vatama constiinta
fata de lucruri, pe care le intrebuintam spre pierzarea si nu spre mantuirea
noastra; iubirea de stapanire, care nesocoteste pe om vatama constiinta fata
de aproapele, iar grairea in degert vatama constiinta fata de sine, prin irosirea
marelui dar dumnezeiesc al cuvantului. Astfel, cele patru patimi arata o stare
de imbolnavire generala a sufletului, o strambare a purtarii omului fata de tot
ceea ce-l Inconjoara; fata de Dumnezeu, fata de lucruri si fata de sine. Omul
nepasator de mantuire, raspandit in grija de multe, asupritor de aproapele si
slobod la limba, este chipul acestei imbolnaviri sufletesti, chipul omului robit
de pacat. Desi mantuirea este un lucru personal al fiecaruia, totusi omul nu si-o
lucreaza de unul singur, ci in stransa legatura cu Dumnezeu si restul fapturii:
aproapele si lucrurile. Mantuirea sau pierzarea sa depinde de felul purtarii sale
fata de ceilalti. Cele patru duhuri rele, stramband purtarea omului fata de



lumea din afara de el, 1i taie orice putinta de mantuire. Nu-i greu de inteles
pentru ce Sfantul Efrem s-a oprit numai la aceste patru duhuri.

Dimpotriva, care sant trasaturile sufletului sanatos, o vedem in partea a doua a
rugaciunii Sfantului Efrem, in care cerem de la Dumnezeu sa ne daruiasca
duhul curatiei, al gandului smerit, al rabdarii si al dragostei, asupra carora ne
oprim acum.

»~Duhul curatiei, al rabdarii si al dragostei”

Duhul curdtiei nu trebuie luat ca simpla curatie trupeasca de pacatele
desfranarii. Curatia este prima treapta a nepatimirii, starea sufletului
curatit de patimi, gata pentru lucrarea virtutilor. ,Cum sa cantam cantarea
Domnului in pamant strdin?” ziceau evreii in robia babilonica, pe care
talcuindu-o Parintii, ne invata ca nu putem aduce nici un rod de fapta buna
cata vreme ne aflam in robia patimilor. De aceea si pune Sfantul Efrem curatia
in fruntea tuturor celorlalte virtuti, ca una ce sta la inceputul vietii virtuoase.

Duhul gandului smerit este prima samanta rasarita pe ogorul curatiei. Este o
asezare in starea fireasca a existentei noastre pamantesti in fafa lui Dumnezeu.
Pe de o parte, fapturi slabe si neputincioase, ,ca iarba si ca floarea ierbii” (Ps.
102); ,statul meu ca o nimica inaintea Ta”, zice David (Ps. 38); pe de alta parte,
pe toate — si insasi existenta noastra — avandu-le primite in dar de la
Dumnezeu. ,Ce ai, sa nu fi primit?” ne intreaba Apostolul (1 Cor. 4, 7), pentru a
incheia: ,,Cu harul lui Dumnezeu sunt ceea ce sunt” (1 Cor. 15, 10). De aceea,
Sfintii Parintii ziceau ca smerenia este a se socoti omul pe sine mai prejos
decat tofi oamenii si chiar decat cele necuvantatoare, si a pune pe seama lui
Dumnezeu toate faptele sale cele bune.

Duhul rabdadrii este a doua samanta care creste pe ogorul curatiei. Caci daca
omul se smereste si-si recunoaste pacatele, isi da seama ca este vrednic de
nenumadrate pedepse din partea lui Dumnezeu. Si nu numai de pedepse
pamantesti, ci si de muncile vesnice, ca o sluga lenesa care nesocoteste
poruncile Domnului sau si rabda cu bucurie toate necazurile, suferintele si
incercdrile, fiind Incredintat de cuvantul Domnului ca ,in lume necazuri veti
avea” (Ioan 16, 33) si ca ,,cu multe scarbe trebuie sa intram intru imparatia lui
Dumnezeu” (Fapte 1, 22); si numai ,cine va rabda pana in sfarsit acela se va
mantui” (Matei 24,13). Sfintii Parinti, iIndemnandu-ne cu cuvantul apostolesc
ca ,patimirile de acum nu sunt vrednice de slava pe care a gatit-o Domnul
celor ce-L iubesc pe Dansul”, ne imbarbateaza cu fagaduinta ca ,putina este
osteneala si vesnica odihna” (Cuv. Moise). Rabdarea curata, preface si
innoieste sufletul, precum zice un parinte din Pateric: ,ceara de nu se va
infierbanta in foc ca sa se inmoaie, nu se va putea Intipari pecetea ce se pune
pe ea, tot asa si omul. De nu va fi muiat de fierbinteala focului scirbelor, a



ostenelilor, a bolilor, a suferintelor si a ispitelor, nu se poate intipari intr-insul
pecetea Sfantului Duh”.

Duhul dragostei este desavarsirea si Incununarea tuturor celorlalte. Cine s-a
impodobit cu curatia, cu smerenia si cu rabdarea, acela este iubitor de
Dumnezeu si de aproapele; a ajuns la dragostea are este plindtatea tuturor
virtutilor, care nu cade niciodata, care este izvor a tot binele. Caci in cine
salasluieste dragostea, insusi Dumnezeu petrece, Care este dragoste (1
Ioan 4, 8). De aceea Sfantul Efrem o asaza in urma celorlalte, precum si Sfantul
loan Scararul, pe cea din urma treapta a scarii raiului, ca una care este mai
mare decat toate virtutile, carele cuprinde pe toate si va dura si in veacul ce va
sa vie.

Daca cele patru patimi formau un povarnis de la trandavie tot mai jos, apoi
cele patru virtuti sunt trepte suitoare de la curdtie pana la Dumnezeu.
Totodatg, ele sunt potrivnice celor patru duhuri rele si ne arata cum ne putem
tamadui sufletul imbolnavit de ele. Curatia vindeca sufletul imbolnavit de
grdirea in desert, smerenia insanatoseste legaturile cu aproapele, rabdarea ne
scapa de impatimirea fata de lucruri, iar dragostea vindeca nepasarea de
mantuire, prin recunostinta si iubirea fata de Dumnezeu. Pentru ca la cel curat
toate sunt curate, deci si limba; cel smerit socoate pe aproapele mai bun decat
pe sine; cel rabdator nu-si pune nadejdea In lucruri, iar iubitorul de Dumnezeu
se straduieste necontenit sa implineasca poruncile Lui.

Astfel, omul stapan pe limba, smerit, rabdator si iubitor de Dumnezeu ne
infatiseaza icoana curatita de patimi a omului duhovnicesc. Daca privim
rugdciunea Sfantului Efrem Sirul cu lumina invataturii duhovnicesti a Sfantului
Maxim Marturisitorul, vom gasi un temei psihologic sufletesc si mai adanc al
ei.

Pacatul imbolnaveste pofta si iufimea, cele doua puteri sufletesti ale omului,
scotandu-le din ascultarea fata de minte si punandu-le in slujba simturilor.
Pofta, din dor aprins catre Dumnezeu, devine pofta de trup, de lucruri si de
slava desarta; iar iutimea, din tonic intaritor al poftei, devine manie, furie
impotriva aproapelui.

Cele patru patimi din rugdciunea Sfantului Efrem arata tocmai aceasta
imbolnavire a poftei si iufimii si cadere a lor in slujba simturilor. Grija de
multe este semnul impatimirii de lucruri, iubirea de stapanire arata boala
mandriei, grairea in desert este semnul necuratiei, iar trandavia, nepasarea,
este propteaua care le sprijini pe celelalte. Insinitosirea std in procesul
invers; adica scoaterea maniei si poftei din simtire si punerea lor in slujba
mintii. Curatia vindeca pofta de trup, smerenia scapa de mandrie, rabdarea
izgoneste iubirea de avutii, iar dragostea intoarce iutimea la starea ei fireasca.



Inci o datd intelegem cat de adanca si de temeinici este invatitura
duhovniceasca a Sfantului Efrem, aratata prin alegerea celor doua siruri de
,duhuri” din rugaciunea sa. Ele ne pun in fata doua icoane; aceea a omului
stricat de patimi si a omului innoit prin virtute; starea pacadtoasa in care ne
aflam noi si de care ne rugam lui Dumnezeu sa ne scape si starea
duhovniceasca spre care tindem, rugand pe Dumnezeu sa ne-o daruiasca.

»Sfintita doime”

Partea a treia a rugaciunii Sfantului Efrem: , Asa, Doamne, daruieste-mi sa-mi
vad gresalele mele si sa nu osandesc pe fratele meu...”, este o recapitulare intr-
o forma mai concisa a celor cerute in partea a doua.

Intr-adevir, vederea picatelor proprii este un semn al smereniei; cici cel
smerit nu se ingrijeste decat de pacatele sale, si cine se Ingrijeste de mantuire
are destul de lucru pe ogorul sufletului sau. ,E o nebunie, zic Parintii, sa-si lase
cineva mortul sau si sa mearga sa-l planga pe al altuia”. Tot asa, neosandirea
aproapelui este un semn al dragostei, care ,indelung rabda si este
binevoitoare, nu se poarta cu necuviinta si nu gandeste raul” (1 Cor. 13).
Pentru ca niciodata nu putem cunoaste adevaratele pricini ale greselilor
altuia: slabiciunea trupeasca, razboiul diavolului, ingaduinta lui Dumnezeu, si
nici nu stim pocainta celui ce greseste. Sfintii Parin{i ne indeamna sa ne ferim
de osandirea altuia si sa lasam toata judecata in seama lui Dumnezeu, Care
cunoaste cele ascunse.

Cele doua mari virtuti se intregesc si se implinesc reciproc, de aceea Sfantul
loan Scararul le numeste o sfintita doime. ,Sfintita doime, zice el, este
dragostea si smerenia; cea dintai Inalt3, iar cea de pe urma pe cei Inaltati i
sprijineste si nu-i lasa sa cada” (Cuv. 25, 37). Spre a arata ca aceasta ,sfintita
doime” este nedespartita, Parintii duhovnicesti le-au unit intr-o singura
denumire: ,smerenia dragostei”, care este o lauda si o podoaba a vietii
duhovnicesti, ca una care este plinatatea vietii desavarsite. Caci prin dragoste
si smerenie, omul a ajuns la asemanarea cu Insusi Hristos, Care ne-a iubit cu o
dragoste peste masura si S-a smerit pentru noi pana la moarte.

Dupa rostirea rugdciunii cu cele trei metanii, cate una dupa fiecare parte, se fac
12 inchindciuni, pana la pamant, la fiecare rugaciune zicand in taina unul din
urmatoarele patru stihuri, care se repeta de trei ori:

1. Dumnezeule, milostiv fii mie, pacatosul!

2. Dumnezeule, curateste-ma pe mine, pacatosul!

3. Cel ce m-ai zidit, Dumnezeule, mantuieste-ma!



4. Fara de numar am gresit, Doamne, iarta-mal

Primul stih nu este altceva decit rugaciunea vamesului, care ,stand departe...
isi batea pieptul zicand: ,Dumnezeule, milostiv fii mie, pacatosul!” (Luca 18,
13) Este o rugdciune plina de cainta care a inalfat pe vamesul cel smerit mai
mult decat pe fariseul cel mandru. L-a Inalat pentru ca si-a recunoscut
pacatele, smerindu-se si neindraznind sa ceara de la Dumnezeu mila; iar cel ce
se smereste, dupa cursantul Domnului, se va inal{a (Luca 18, 14).

In stihul al doilea cunoastem rugiciunea leprosului, care ,vizand pe lisus, a
cazut cu fata la pamant si s-a rugat zicind Doamne, daca vrei, poti sa ma
curatesti” (Luca 5,12). Pacatul nu este numai o calcare de porunca, ci si o
necuratie, pentru ca diavolul, incepatorul si unealta pacatului, este numit
,necuratul”, o lepra care cuprinda in intregime pe om. La cine sa alerge omul,
daca nu la Doctorul si Tamaduitorul a toata neputinta: ,Doamne, numai tu poti
sa ma curatesti, daca voiesti, pe mine, pacatosul!” Iar Domnul raspunde: ,Da,
voiesc, curateste-te!” (Luca 5, 13).

Stihul al treilea ne aduce aminte de rugaciunea psalmistului: ,mainile Tale m-
au facut si m-au zidit... al Tau sunt eu, mantuieste-ma” (Ps. 118). ,E adevarat,
recunosc ca sunt pacatos, cazut, cuprins de lepra pacatului, insa nu intind
mainile la Dumnezeu strdin, nu uit ca sunt faptura lui Dumnezeu si alerg la Cel
ce m-a zidit si Cel ce ma mantuieste: ,Tu esti Dumnezeul nostru si noi suntem
poporul Tau; afara de Tine pe altul nu stim”; ,,Al tau sunt eu, mantuieste-mal
Cel ce m-ai zidit, Dumnezeule, mantuieste-mal!”.

Stihul cel din urma merge mai departe: nu numai am pacatuit dar greselile
mele sunt fara de numar. ,Nimeni din cei vii nu-i drept inaintea Ta” (Ps. 142),
zice psalmistul, si chiar daca ar trai omul numai un ceas, zic parintii, si tot
greseste. Tntreaga noastra viata este un neintrecut sir de pacate, de nesocotire
a dumnezeiestilor porunci. De aceea Mantuitorul, intre cele absolut necesare,
ne-a invagat si cererea de iertare: ,si ne iarta noua greselile noastre”. Sa ne
cerem iertare pacatelor, asa cum ne cerem painea cea de toate zilele, caci avem
nevoie de ea, cum avem nevoie de paine. La fel si Parintii pustiei ne Invata ca la
tot cuvantul sa zicem: ,larta!” Sa cerem iertare, dar cu iertarea aproapelului si
cu cainta fiului risipitor. ,Am gresit Doamne, la cer si Inaintea Ta; fara de
numadr am gresit, dar Imi pare rau ca Te-am mahnit. Ma cdiesc si ma rog de

V"'

iertare; fara de numar am gresit, Doamne, iarta-ma

Observam ca cele patru stihuri sunt strabatute de doua simfaminte: pe de o
parte apasarea constiintei pentru pacatele savarsite: sunt pacatos, intinat, am
gresit fara numar; iar pe de alta, increderea in milostivirea si iubirea de
oameni a lui Dumnezeu: miluieste-ma, curageste-ma, iarta-ma! Sunt cele doua
stari sufletesti: teama si nddejdea despre care spun Sfintii Parinti ca



necontenit trebuie sa insoteasca pe om pe calea mantuirii; fara sa se lase prins
de teama, sau lipsit de nadejde, ci imbinand mereu teama cu nadejdea
(Cuviosul Petru Damaschin). Aceste simf{iri au inalfat pe vamesul, au adus pe
fiul risipitor la casa parinteasca, au deschis talharului usile raiului.

Stihurile se repeta de trei ori. De trei ori, pentru ca ne adresam lui Dumnezeu
ca Treime: Tatalui, Care ne-a zidit; Fiului, Care ne-a adus iertarea prin moartea
Sa, si Duhului, Care ne curateste de toate spurcaciunea. De trei ori, In semn de
staruinta si de angajare hotdrata cu toate cele trei puteri sufletesti: minte,
pofta si iutime pe calea pocaintei.

Ele se rostesc In tacere, fiecare le zice pentru sine, fiindca si cainta si
indreptarea sunt lucruri personale, individuale, care se lucreaza tainic in inima
fiecaruia. Dupa cele 12 inchinaciuni, preotul, ca o pecetluire, rosteste inca o
data rugaciunea fara intrerupere si se incheie cu o metanie.

Aruncand acum o privire asupra intregii randuieli de rugaciune a Sfantului
Efrem, ce observam? Mai Intai, ne uitam la chipul omului stricat de cele patru
patimi si ne rugam lui Dumnezeu sa ne izbaveasca de ele; privim apoi icoana
omului innoit prin cele patru virtuti si cerem sa ni le daruiasca si noua si sa
sporim pe aceasta cale. Dupa aceea, staruim in rugaciune tacutd, smerindu-ne
pentru neputingele si pacatele noastre si cu mare nddejde In puterea si ajutorul
lui Dumnezeu. Si toate aceste simtiri le insotim de metanii si inchindciuni. Ce
insemneaza oare toata aceasta randuiala de rugaciune?

Metania trupeasca, plecarea cu capul pana la pamint, este semnul vazut al
pocadintei: prin plecare marturisim cdderea noastra in pacate, starea in care ne
aflam; iar prin ridicare aratam nazuinta noastra spre izbavirea de pacate, spre
innoire. Dar cuvantul ,metanie” in intelesul sau de origine (metanoia) tocmai
aceasta Inseamna: prefacere, schimbare, innoirea mintii, lucrare de prefacere a
omului de pacat, In omul cel nou, induhovnicit, care se savarseste prin
pocainta.

[ata ce lucru minunat se cuprinde in aceasta practica a rugaciunii Sfantului
Efrem, insotita de metanii: ceea ce spunem cu gura in rugaciune o aratam
totodata si cu trupul, ne recunoastem pacatosenia in care ne aflam si cddem cu
smerenie la pamant, dar ne ridicam indata, aratand dorinta noastra hotarata
de grabnica Indreptare.

E aici mai mult decat rugaciune, este insasi lucrarea pocaintei, care preface si
innoieste pe om. E o prefacere reala, care ne duce cu mintea la prefacerea
euharistica de pe Sfantul Prestol, Euharistia de pocdinta a omului. Caci asa
precum la Sfanta Liturghie, prin chemarea de catre preot a Sfantului Duh,
paine si vinul aduse Tnainte se prefac in Trupul si Sangele Domnului, tot asa si



aici, prin rugdciunea preotului care cere darurile Sfantului Duh - cele patru
duhuri din rugdciune -, omul de pacat se preschimba in om duhovnicesc,
rugdciunea Sfantului Efrem fiind epicleza acestei Liturghii de pocainta. Si
precum epicleza euharistica este rugaciunea pe care Dumnezeu o implineste
imediat, prefacand darurile aduse, tot asa si epicleza pocaingei, implorarea lui
Dumnezeu cu smerenie, cainta si credinta, este ascultata si implinita imediat.
Ne-o adevereste Sfanta Evanghelie. Vamesul a suspinat: ,milostiv fii mie,
pacatosul” si degraba s-a indreptat; talharul pe cruce a strigat: ,pomeneste-ma
Doamne” si indata a auzit: ,Astazi vei fi cu Mine in rai!”.

[ata dar, ca nevointde Sfantului si Marelui Post sunt rugaciunea de pocaina la
care aducem jertfa insasi fiinta noastra, pe care Dumnezeu primind-o, o
tamaduieste, o induhovniceste. Dar pentru ca innoirea omului, prefacerea lui
nu se poate savarsi dintr-o data, ci treptat, putin cate putin, si liturghia de
pocdinta se repeta de multe ori pe zi, fiecare din ele Insa este un pas spre
plinatate, o treapta de desavarsire.

Daca Liturghia euharistica este liturghia iubirii de oameni a lui Dumnezeu,
liturghia pocaintei este raspunsul omului la aceasta dragoste, prin daruirea sa
totala in mainile lui Dumnezeu, cu incredere deplina si smerenie. Nu este aici o
simpla asemanare. Existenta si realitatea liturghiei de pocdinta o marturiseste
si insasi traditia liturgica a Bisericii. Se stie ca dupa randuiala Bisericii
Ortodoxe, pe acelasi altar nu se pot savarsi doua Liturghii intr-o zi. Or, noi
vedem ca in toate zilele Sfantului Post, cand se savarseste Liturghia pocaintei,
Liturghia euharistica nu se savarseste; Liturghia Darurilor mai Inainte sfintite
nefiind liturghie depling, ci randuiala pentru primirea Sfintelor Taine.

Incheierea rugiciunii Sfantului Efrem, cu cererea celei mai inalte desdvarsiri
duhovnicesti, smerenia dragostei, ne mai spune ceva — ca omul daca s-a
curatit de pacat si s-a innoit prin pocdinta, nu sta pe loc, ci sporeste din putere
in putere, pdnd la mdsura bdrbatului desdvarsit in lisus Hristos. Pocdinta ne
deschide calea cea nesfarsita a iIndumnezeirii.

(Parintele Petroniu Tanase, ,Doamne si Stapanul vietii mele. Rugaciunea
pocadintei”, in Convorbiri duhovnicesti, Episcopia Romanului si Husilor, 1984,
pp- 570-581)



