CATEHEZA

Despre Ve§mintele biserice§ti

Preot Laurentiu Drdghicenoiu

Repere SCrise, suport pentru CllSCllEll

Vesmintele bisericesti sunt folosite pentru cult. Ele nu reprezintd un ornament de zi cu zi al
clericilor, pentru ¢ destinatia lor este momentul rugiciunii si relatia sfinticoare a lui Dumnezeu
cu lumea prin slujbele Bisericii Sale. De aceea, orice infrumusetare a Bisericii si a clericilor
trebuie sd aibd o astfel de tintd, de a transmite pretuirea pe care omul i-o0 aduce lui Dumnezeu, in
bun gust, lucruri folositoare i in buni randuiala, dupd Traditia Sfintilor Paringi.

Cultul nu a fost inventat de oamenti, ci descoperit de Dumnezeu oamenilor spre folosul mantuirii
lor — dupa cum vedem in Sfanta Scripturd in cirtile Levitic si lesirea, in care se vorbeste despre
Cortul mirturiei, despre Templul, despre vesmintele clerului ori despre Sfanta Sfincelor, locul in
care se descoperea Dumnezeu insusi.

La fel se va face si cind a venit Mantuitorul instituind Taina Sfintei Imparcisanii cu Trupul si
Sangele Lui Euharistia, iar mai apoi, Duhul Sfant coborand peste Apostoli si girand toate
legiuirile Bisericii prin adunarea in sinod, dupd cum s-a inceput a face la Sinodul Apostolic.

Dupi cum am putut observa in cateheza despre Sfanta Liturghie in primele veacuri, culeul s-a
dezvoltat mai cu seama dupd perioada persecutiilor care se incheie o datad cu venirea pe tronul
Imperiului Roman a Sfantului Constantin cel Mare. Dacd si pand atunci existau vesminte
diaconesti, preotesti si ierarhice, dar nu intr-o formi unitard, de acum, o datd cu statornicia Sfintei
Liturghii prin Sfantul Vasile cel Mare si Ioan Gurd de Aur, si vesmintele capitd o randuiala
specifici ce se va dezvolta o dati cu trecerea timpului, dupd cum se intampli si in celelalte elemente
cultice ca iconografia, arhitectura bisericeasci si aleele.



Ne vom orienta schematic dupi: Pr. Prof. Dr. Ene Braniste, Arhim. Prof. Ghenadie Nitoiu, Pr.
Prof. Gheorghe Neda, Liturgica teoreticd — manual pentru seminariile teologice, Editura Institutului
Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 2002, pp. 123-125.

oIn Vechiul Testament vedem cum Dumnezeu i-a poruncic lui Moise si i-a zis: Ja pe Aron si
impreund cu el si pe fiii lui, vesmintele, mirul de miruit... Apoi a imbracat pe Aaron cu hitonul (tunica), I-
a incins cu braul si l-a imbrdacac cu meilul (mantia), i-a pus efodul (umararul) si l-a incins cu braul
efodului si i-a strans cu el efodul; dupa aceea i-a pus hosenul (pieptarul), si in hosen i-a pus Urim (ardtarea)
si Tumim (adevarul). lar pe cap i-a pus chidarul (mitra), iar in partea lui de dinainte tablita de aur,
diadema sfinteniei...” (Levitic 8, 1-2, 7). Pe lingi aceste vesminte ale arhiereului din Legea Veche mai
intalnim si vesminte ale preotilor, pe care acestia le imbricau atunci cand slujeau, fiind indicata
in Sfanta Scripturd si culoarea lor, precum si formatul lor (Iesire, capitolul 39).

tabla (placa) de aur

(legata de mitra cu o sfoara albastr) The Golden Garments (Eth) of the Kohen Gadol Shemot 28:4:42
(cununa imparateasca sfantd) — pe frunte > Foinae e won enthe 3 _ . )
Au sapat pe ea: ,,Sfant Domnului” mmd gp S — i i 4—— Mitra (de in subtire)
Holiness unto YHVH Atone for pride of hes
Atone for arrogance attude / countenance (Psa 10:4)
Cei 2 umerari cu cele 2 pietre de onix, 2 onyx stones, each stone \

6 din numele fiilor lui Israel pe 0 piatrd a—— "2 oave & nane: of

4 F tibe of Istael vs 310 Cele 4 randuri de pietre pretioase:
iar alte 6, pe cealalta piatra

b 1) Sardonix, topaz, smarald

"’"9'““"[':);“’,"”] Emerald; Sapphae: Diamond 2) Rubin, safir, diamant
which 12 precious stones = Ligue, Agate: Amettyst === 3) Opal, agat, ametist
Pieptarul Judecatii (de aur, de fir albastru, WIEN 4) Crisolit, onix, jasp
purpuriu si caramiziu, de in subtire Hella it Biskiite ok Do ool
rasucit si indoit) cu cele ____—— U andthe Thummm (1o

bind the breastplate by
4 randuri de pietre 4""""”"“" s wil] vs the rings
L,1-o0 palma -

Ascuns sub pieptar — Urim si Tumim

character & wiing from the ephod
Yeshua 4 ) 2
Braul: prins de efod si de aur curat, de m’ja:\ { |} R &
fir albastru, purpuriu si caramiziu, dein ~ 2410" | P
subtire rasucit, lucrat la gherghef Taasio ! { Efodul: de aur, fir albastru, purpuriu si

Gidle (8 sash) is
of befiever

cdramiziu, de in subtire rasucit, cu cei
Atore for S 7 ; sd ook [heavery g dOi umerari.

Robe of the Ephod ; e " .
Adonie for M,m,. Mantia de sub efod: in intregime din

Colossians 3 materie albastra
Techelet

golden Bell & Promegranates

Fine Linen Tunic ;7 when the poest wak the bel in jurul mantiei, clopotei de aur si rodii de
Tunica de in subtire ‘Atone for kling R 1) ey . e aur, de culoare albastra, purpurie si
(lucratd la gherghef) il ok i cotioe i V5 vhenthe bed sond e = CAramizie, de fir rasucit. Clopoteii se aud
for sexusl Trangress = sve
ol i g et o céand preotul se misca aratand astfel ca el
‘Wak n bere foot -
¢ standing Holy Ground trale§te-

Dar preotia Vechiului Testament a fost umbra sau preinchipuirea preotiei lui Hristos, iar preotia
crestind infitiseazd dumnezeiasca slujire a Domnului. Din aceastd cauzi, toate vesmintele preotesti
sunt ficute din materiale stralucitoare si impodobite cu semnul Sfintei Cruci (Efeseni 2, 16), care
este mirturia jertfei sia biruingei. Aceste vesminte au la bazi respectul inndscut faga de Dumnezeu,
de care nu ne putem apropia dcut numai cu o anumitd dispozitie sufleteascd si cu vesminte special
adaprate.

Intrebuingarea vesmintelor in Biserica crestini este foarte veche. Sfintul Apostol Pavel, in Epistola
a doua citre Timotei (6, 13) spune: ,,Cand vei veni, adu-mi felonul, pe care l-am lasat in Troada, la Carp”.
De asemenea, un felon al Sfantului Apostol Petru s-a aflac in Antiohia, iar despre Sfantul Grigorie
Dialogul ni se spune ci avea o haini preoteasca a Stancului Evanghelist loan.

Incepand din secolul al IV-lea este cunoscuti intrebuingarea in serviciul dumnezeiesc a mai tuturor
vesmintelor folosite astizi, dupd cum reiese din documentele din acea perioadi. Istoricul Eusebiu

2



de Cezareea vorbeste despre preotii iubiti ai lui Dumnezeu, care sunt imbrdcati cu sfanta tunicd,
impodobiti cu coroana maririi si acoperiti cu haina preoteasca”. Despre Sfantul Impirat Constantin cel
Mare ne spun istoricii cd a cumpdrat vesminte scumpe pentru Biserica Invierii din lerusalim.

Unele dintre aceste vesminte erau confectionate dupd modelul celor din Vechiul Testament, iar
altele au fost ficute in concordantd cu intrebuintarea lor in cultul crestin si cu intelesul simbolic
care li s-a atribuit. Astfel, pAni in secolul al IV-lea, intdlnim: tunica, stiharul si felonul. Incepind
din acest secol, intdlnim orarul, in secolul al V-lea, mentionat in scrierile Sfantului Isidor
Pelusiotul, omoforul ca vesmant arhieresc. In secolul al VIII-lea in talcuirea licurgic a Sfancului
Gherman, patriarhul Constantinopolului, gisim indicate: stiharul si orarul pentru diaconi;
stiharul, orarul dublu, felonul si braul pentru preoti si stihar, brau, epitrahil, felon si omofor
pentru arhierei. In scrierile arhiepiscopului Simeon al Tesalonicului (secolul al XV-lea), gisim,
mﬁnecuge pentru preoti si arhierei, sacosul pentru patriarhi si crucea pectorali pentru preoti.

In privinta culorii materialului din care se confectionau vesmintele, la inceput era culoarea alba,
ca simbol al curitiei. Apoi au inceput si fie folosite si alte culori, ca rosu, verde, purpuriu si negru,
fiecare avand semnificatia ei. Albul este icoana bucuriei si a curitiei, culoarea rosie simbolizeazi
sangele varsat de Domnul si de sfintii Lui, cea verde este simbolul nadejdii in fericirea cea vegnici,

iar cea neagrd este simbolul cdintei si al criscetii.”




Semnificatia vesmintelor bisericesti

Pentru aceasta vom urmiri reperele rezumate in articolul parintelui Vasile Miron:
Arhim. Lect. Dr. Vasile Miron, Originea si semnificatia simbolico-mistica a vesmintelor liturgice, in
,Ortodoxia”, Anul LVI, Nr. 1-2, Bucuresti, 2005.

Stiharul (diacon, preot si episcop)

,Dupa Sfantul Simeon al Tesalonicului, "stiharul alb inseamna lumina lui Dumnezeu si curatia”,
adica, pe de o parte, simbolizeaza "lumina cea stralucitoare a Dumnezeirii lui Hristos, care s-a
vazut la slavita Sa schimbare la fata pe muntele Taborului si a facut hainele Lui albe ca lumina”,
iar pe de alta parte curatia vietii sacerdotale, asa cum reiese din continutul rugaciunii pe care o
rostesc slujitorii in momentul imbracarii: "Bucura-se-va suflecul meu intru Domnul ca m-a
imbracat cu vesmantul mantuirii si cu haina veseliei m-a impodobit" (Isaia 59, 10). Textul
rugaciunii exprima nu atat sensul de imbracare, cat mai ales acela de acoperire cu podoaba
nevinovatiei si curatiei vietii pentru momentul sublim al slujirii sale.

Cand il raportam la functiunea diaconului in culg, stiharul reprezinta scralucirea si curatia
spirituala a ingerilor, fiindca in oficiul lor licurgic diaconii inchipuie pe ingerii care s-au aratat in
vesminte albe stralucitoare la invierea Domnului (Luca XXIV, 4) si in momentul inaltarii Sale la
cer (Matei XXVII, 2). La preoti, "stiharul alb arata felul de viata stralucita a preocului”, iar la
arhierei semnifica "imbracamintea cea luminata a nestricaciunii si a sfinteniei, curatia si
luminarea lui lisus si stralucirea si curatia ingerilor". Daca este de culoare alba inseamna lumina
lui Dumnezeu si curatia vietii lui lisus pe care trebuie sa o imite slujitorul, iar daca este de
culoare rosie, simbolizeaza "patima cuvantului Care S-a intrupat si si-a varsat sangele pentru

1,

noi
Orarul (diacon)

Practica aceasta este preluata din culeul Vechiului Testament, unde mai marele sinagogii, dupa
ce citea cateva fragmente din Lege, din profeti sau din psalmi, ridica in sus o bucata de panza,



stand in pozitie verticala pe un loc inalt, pentru ca poporul, avertizat prin acest semn, sa exclame
de fiecare data cuvantul: "Amin". Cu acest scop a fost introdus orarul in Biserica crestina. El a
reprezentat la inceput acea panza subtire, alba, ingusta si lunga, pe care o purtau diaconii in
mana pentru a da semnalul la rugaciune si pentru a atrage atentia sfintitilor slujitori asupra
momentelor importante ce urmau sa decurga in randuiala lucrarilor si slujbelor sfinte din cadrul
serviciului divin public.

Reprezentand o distinctie a treptei ierarhice a diaconiei, "orarul inchipuie darul si puterea care
s-a dat diaconilor de a face rugaciunile ecteniilor'.

Dupa opinia celor mai autorizati specialisti, orarul este pus in analogie cu chipul si slujirea
ingerilor care zboara neincetat in jurul tronului ceresc, slujind Domnului. "Dupa parerea
Sfantului Toan Gura de Aur si a altor Parinti ai Bisericii, orarul la diaconi se ascamana cu aripile
ingerilor si inscamna pregatirea slujicorului la implinirea voii lui Dumnezeu". Acelasi lucru il
spune si Sfantul Simeon al Tesalonicului, referindu-se la forma si simbolismul orarului. El afirma
ca "orarul arata firea cea nevazuta a ingerilor si atarnand pe umeri insemneaza aripi; pe el este
scris intreit sfanta cantare a ingerilor (Sfant, Sfant, Sfant, Domnul Savaot...)” — care este si
rugiciunea la imbricarea orarului de citre diaconi.”

Manecutele (diacon, preot, arhiereu)

Ele se prezinta ca doua mansete cu care slujitorul scrange marginea manecilor stiharului pentru a
usura flexibilitatea mainilor. Neavand un corespondent intre vesmintele slujitorului din Vechiul
Testament, manecutele au fost introduse destul de tarziu in cultul crestin, mai mult din motive
de ordin practic, pentru a nu-i stanjeni pe slujitori in indeplinirea actiunilor rituale in timpul
Sfintei Liturghii.

In legatura cu originea lor, cei mai multi specialisti inclin sa creada ca ele au evoluat din
garniturile sau benzile de broderie cu care erau impodobite manecile stiharului, in special al
arhiereilor. Cu timpul, aceste garnituri s-au detasat de manecile stiharului, capatand o forma
distincta si devenind un vesmant independent de acesta, avand aspectul unor mansete care
servesc la strangera marginilor stiharului, iar la diaconi a reverendei. Acesita din urma le
imbraca numai cand participa la oficierea Sfintei Liturghii. Faptul ca diaconii nu prezinta
manecuctele, spre a fi binecuvantate de catre preot sau arhiereu, odata cu stiharul si orarul este un
indiciu ca ele sunt de origine mai noua, iar in perioada cand nu se generalizase inca la toti
slujitorii, nici Liturghierele nu prescrisesera indrumari si rugaciuni speciale pentru ele.

Cea dintai mentiune despre existenta si folosirea manecutelor in forma si denumirea de azi o
avem din anul 1054, in scrisoarea patriarhului Petru al Antiohiei catre patriarhul Mihail
Cerularie al Constantinopolului, in care se precizeaza ca dreprul de a purta manecute le revine
numai arhiereilor, iar preotilor si egumenilor nu le este ingaduit sa le poarte.

Abia dupa anul 1400 s-a permis sa fie folosite si de preoti, iar incepand din sec. al XVI-lea si de
diaconi.

Cat priveste semnificatia simbolica, manecutele inseamna puterea lui Dumnezeu care intareste
pe cei ce savarsesc cele sfinte asa cum reiese din rugaciunea ce se rostese la imbracarea cu
manecuta dreapta: "Dreapta Ta, Doamne, s-a preaslavit intru tarie, mana Ta cea dreapta a
sfaramat pe vrajmasi si cu multimea slavei Tale ai zdrobit pe cei potrivnici”.



Unii talcuitori ai cultului spun ca manecutele ne amintesc de legaturile cu care au fost legate
preacuratele maini ale Domnului nostru lisus Hristos in timpul sfintelor Sale patimi cand a fost
purtat in procesiune de la Ana la Caiafa si la curtea judecatorului Pilat, iar "snururile (cu care se
strang ele la maneci) simbolizeaza sangele care a curs din coasta lui Hristos de pe Cruce".

Ambele semnificatii simbolice le intalnim si in opera liturgica a Sfantului Simeon al
Tesalonicului care spune astfel: "Manecutele inchipuiese lucrarea lui Dumnezeu cea
atotfacatoare... si legaturile mainilor Mantuitorului cu care legat fiind, a fost dus la Pilat".

Epitrahil (preot si episcop)

Vesmantul cel mai important al slujirii preotesti este epitrahilul. Fara epitrahil nici preotul si
nici arhiereul nu pot savarsi nici un serviciu religios. Denumirea sa deriva de la doua cuvinte
grecesti care explica modul folosirii lui in cult. Cu acest vesmant binecuvinteaza preotul casele
enoriasilor cu ocazia molitfei posturilor de peste an si sub poala lui mii de credinciosi si-au gasit
alinarea si linistea constiintei cand si-au descarcat sufletul de povara pacatelor in scaunul sfant al
spovedaniei. La origine, epitrahilul a provenit din orarul diaconesc trecut peste grumaz si
atarnand in jos, cu ambele capete ale acestuia. Talcuind actul liturgic al hirotoniei diaconului in
treapta de preot, Sfancul Simeon al Tesalonicului spune ca episcopul hirotonisitor ia in acel
moment orarul de pe umarul stang si il pune pe umarul drept in jurul grumazului pentru ca in
felul acesta, ambele capete ale orarului sa vina in fata si sa formeze un epitrahil, "ceea ce face ca
cel hirotonit sa fie ca intr-un jug". Orarul transformat acum in epitrahil arata semnul preotiei
depline, care confera noului hirotonit calitatea si puterea de a savarsi Sfintele Taine. Unii
liturghisti afirma ca, "provenienta epitrahilului preotesc din orarul diaconesc arata ca de la preot
nu se va lua darul diaconiei si ca el, in lipsa diaconului, indeplineste si functiunea aceastuia", iar
altii sustin ca "epi-trahilul tine locul punerii mainilor apostolilor pe capetele credinciosilor, prin
care acestia luau Duhul Sfant, de unde vine si uzul de a pune epi-trahilul pe cap, cand se face
pentru ei vreo rugaciune".

El simbolizeaza, "jugul cel dulce al lui Hristos pe care il poarta preotul pe amandoua umere"
otrivit poruncii Mantuitorului (Matei XI, 29).
p p M lui (M XI, 29)

Insemnatatea simbolica a epitrahilului se mai desprinde si din rugaciunea ce se rosteste la
imbracarea lui: "Binecuvantat este Dumnezeu Cel ce varsa harul Sau peste preotii Sai..." Potrivit
acestei formule, epitrahilul simbolizeaza "darul cel de sus", darul Duhului Sfant revarsat asupra
preotului pentru a-l invrednici sa slujeasca cele sfinte in Biserica lui Hristos. Toate aceste
semnificatii sunt redate si de Sfintii Parinti in comentariile lor. Dupa Sfantul Simeon al
Tesalonicului "epitrahilul inseamna darul cel de sus care se pogoara pe cap, ca mirul, precum zice
David, care se pogoara pe marginea vesmintelor.”

Braul (preot)

Braul il gasim in intrebuintare si la popoarele antice, in special la cele orientale care purtau
vesminte lungi si largi. Originea lui urca pana in epoca Vechiului Testament, avand
corespondent intre vesmintele sacerdotale de la cortul sfant, cingatoarea lui Aaron pe care o
purta la piept spre a insemna demnitatea si curatia slujirii (les. XXVIL, 6, 14, 39). Referindu-se la
activitatea mesianica, profetul Isaia ii da o interpretare simbolica si tipologica acestui vesmant:
"Dreptatea va fi ca o cingatoare pentru rarunchii Lui si credinciosia ca un brau peste coapsele
Lui" (Isaia XI, 5). in viziunea Sfantului Ioan Evanghelistul, descrisa in Apocalipsa (1, 13), "Fiul



Omului era imbracat in vesmant lung pana la picioare si incins pe sub san cu brau de aur".

Ca vesmant liturgic, braul a fost introdus in cultul crestin incepand cu secolul V si 1 s-au atribuit
in timp o multitudine de sensuri simbolice. Mai intai de toate, el reprezinta simbolul puterii
divine care intareste pe slujitor in savarsirea actelor de cule si a tuturor lucrarilor sfinticoare asa
cum reiese din rugaciunea pe care o rosteste atunci cand acesta se incinge cu el: "Binecuvantat
este Dumnezeu, Cel ce ma incinge cu putere si a facut fara prihana calea mea, Cel ce intocmeste
picioarele mele ca ale cerbului si peste cele inalte ma pune” (Ps. XVII, 35-36). El mai inchipuie
taria si virtutea preotului, precum si curatia trupului si sfintirea lui. "Braul este buna frumusete a
lui Hristos, care este incins cu puterea Dumnezeirii”, dupa cum spune Sfantul Simeon al
Tesalonicului: "Braul inchipuie puterea cea de la Dumnezeu ce [ s-a dat (arhiereului si preotului)
pe mijlocul sau" si totodata "lucrul de slujire, ca cel ce slujeste se incinge si de asemenea, mai
arata si curatia care se afla la rarunchi si la vintre™. In concluzie, asa cum spune si

Sfantul Gherman patriarhul Constantinopolului, "braul pe care il incinge preotul infatiseaza
buna-cuviinta cu care Hristos, imparatind Si-a incins puterea mareata a Dumnezeirii", iar dupa
unii licurgisti, "el mai inseamna si slujirea lui Hristos care S-a incins cu fota spre a sluji ucenicilor
Sai", cand le-a spalat picioarele la Cina cea de Taina (I Toan XII, 4-5).”

Felonul (preot)

LAl treilea vesmant liturgic specific numai preotilor este felonul sau sfita. Acesta amintegte de
mantaua sau pelerina pe care o purta Mantuitorul i Sfintii Apostoli. La inceput, culoarea
felonului a fost albd, simbolizand curigia §i imbricarea cu slava dumnezeiascd. Cu timpul, au
inceput si se foloseascd pentru confectionarea lui i materiale de alte culori, acestea fiind folosite
in stransa legaturd cu o perioadd sau un anumit moment liturgic. In timpul Postului Mare, se
poartd de reguli felon de nuange rosii; in Siptimana Sfintelor Patimi si la slujbele funebre se
foloseste felon de culoare neagri, ca expresie a pociingei. Pe spate, felonul este impodobit cu
chipul Mantuitorului Hristos, al Maicii Domnului sau al Sfintei Cruci, semne ale impacirii §i ale
izbavirii noastre din pacat.” (Preot Ciprian Bard, Ce simbolizeaza vesmintele licurgice, Ziarul
Lumina, 2 februarie 2009)

Omoforul (arhierei)

,Cel mai important vesmant arhieresc este omoforul. Nici un arhiereu nu slujeste fird omoforul
agezat pe grumaz. El este unul dintre cele mai vechi vegsminte arhieregti, fiind prezent in cult inca
din primele veacuri cregtine. Potrivit tradigiei, Maica Domnului ar fi ficut cu propria ei manid un
omofor lui Lazir din Betania, pe care Mantuitorul il inviase din morti §i care, mai tarziu, a ajuns
episcop al Ciprului, iar Stantul Tacob, fratele Domnului §i primul episcop al lerusalimului,
savarsea sfintele slujbe purtand pe grumaz un omofor. Prima atestare documentari despre
folosirea omoforului in cult 0 avem din secolul al IV-lea, cand Sfantul Grigorie de Nazianz a
lasat prin testament diaconului Eutropiu 13 omofoare. ,Pe umeri ai luat, Hristoase, firea noastra
cea riticicd si inalgandu-Te ai adus-o pe ea lui Dumnezeu-Tatal“ Din acest text al rugiciunii care
se citegte la imbricarea omoforului, parintii Bisericii au marturisit ¢ acest vegmant simbolizeazi
,0aia cea pierdutd, pe care Mantuitorul a luat-o pe umerii Sii ca s-0 mantuiasca®, iar in sens mai
larg inchipuie omenirea cea cizutd prin picat, pe care Mantuitorul Hristos a rascumpirat-o prin
jertfa Sa. In acest sens, Sfantul Simeon al Tesalonicului afirma: ,Omoforul pe care 1l infisuri
arhiereul pe umeri inseamnd mantuirea si chemarea oii celei riticite, care suntem noi, oamenii,



al caror chip l-a luat Mantuitorul, intru care a i patimit cu crucea, mantuindu-ne pe noi“. (Preot
Ciprian Bard, Ce simbolizeazd vesmintele liturgice, Ziarul Lumina, 2 februarie 2009)

Sacosul (arhiereu)

»Sacosul este simbolul umilincei si al caintei care trebuie sa caracterizeze comportamentul si
tinuta morala a arhiereului, pentru ca ori de cate ori savarseste Sfanta Liturghie imbracat cu
acest vesmant "sa nu se mandreasca cu inalta sa slujire, ci sa-si aduca aminte de injosirea si
umilinta Mantuitorului”, pe care il reprezinta in chip tainic. Sacosul ne aminteste deci, ca si
felonui, de hlamida mohorata, cu care a fost imbracat Mantuitorul in semn de batjocura in
timpul Sfintelor Sale Patimi, iar dupa altii, el inchipuie camasa lui Hristos, tesuta in intregime
dintr-o bucata, asupra careia rastignitorii au tras sortii spre a nu fi sfasiata, simbolizand in acest
sens, Biserica Crestina a carei conducere spirituala si purtare de grija o iau arhiereii asupra lor.
Din acest motiv si sacosul nu este croit din bucati, ci din intreg asa cum Biserica lui Hristos

este una si intreaga de la o margine la cealalta a pamantului. Clopoteii cu care se incheie cele
doua parti laterale ale sacosului simbolizeaza cuvantul lui Dumnezeu, care trebuie sa iasa din
gura episcopului, iar numarul lor (cate sase in fiecare parte) reprezinta glasul propovaduirii celor
12 Apostoli care au raspandit cuvantul Sfintei Evanghelii in toata lumea.

Bedernita sau Epigonatul (preot si episcop)

Epigonatul sau bedernita este un vesmant liturgic in forma de romb, care se leaga cu un snur
dupa gat, atarnand pe genunchiul drepe, de la care fapt i s-a acribuit si denumirea.

Celalalt termen, de bedernita, este de origine slava si inseamna marama sau servet. Ambele
cuvinte ne duc cu gandul la vechimea si utilicatea lui in cule. Majoritacea licurgistilor afirma ca
acest vesmant a intrat in uz de prin sec. VI si ca ar deriva dintr-un stergar pe care il folosea

episcopul la spalarea picioarelorconslujitorilor in Joia cea Mare, dupa exemplul Mantuitorului.

Acest vesmant serveste numai ca o podoaba la lucrarea celor sfinte si simbolizeaza "sabia

spirituala, adica cuvantul lui Dumnezeu cu care trebuie sa fie inarmart neincetat pastorul”.
F ) F

Cu aceasta "sabie a Duhului" (Efes. VI, 17) arhiereul trebuie sa taie si sa respinga invataturile
gresite ale ereticilor si ale credinciosilor neascultatori, care nu se supun autoritatii Bisericii, de
aceea, epigonatul se leaga de brau, cum isi incing ostasii sabia. Unii licurgisti vad in acest
vesmant simbolul servetului cu care s-a sters Pilat pe maini zicand: "nevinovat sunt de sangele
acestui om', iar alti interpreti inspirandu-se din textul formulei pentru imbracarea epigonatului
(.."incordeaza si bine sporeste si stapaneste intru adevar, blandete si dreprate”) spun ca mai
simbolizeaza "biruinta asupra mortii si inviereaMantuitorului”. Avand brodata pe el icoana
invierii, acest vesmant "arata puterea, biruinta si scularea lui Hristos, pe care le-a savarsit prin
curatie si neprihanire” si fiindca "se asaza la brau ca 0 arma, inchipuie Crucea, iar pentru ca are
inscrisa pe el invierea, arata puterea asupra mortii prin biruinta invierii lui Hristos".

Fiind mai mult o insigna decat un vesmant propriu-zis, cpigonatul se acorda de catre eiscop si
preotilor distinsi care se evidentiaza in activitatea pastoral-misionara si administrativ-
gospodarcasca siin spccial celor care se ostenesc in cuvant si in propovaduirca invataturii (I Tim.

V, 17).



Mitra (episcop)

Mitra este acoperamantul capului folosita de arhierei in timpul serviciului liturgic, avand de
obicei forma coroanei sau diademei imparatesti. Denumirea provine de la termenul grecesc
(xitpd, ceq, care inseamna legatura, invelitoare la cap, turban. in primele veacuri crestine, mitra
nu era decat o simpla banda de metal care impodobea capul, asemenea coroanelor imparatilor
sau a tablitelor de aur pe care le purtau pe frunte arhiereii Vechiului Testament in timpul
serviciilor religioase de la Cortul Marturiei si de la templu (Tes. XXVIIL, 4, 37, 39 si XXXIX, 28) si
pe care erau scrise cuvintele: "sfintenia Domnului”, pentru a ilustra marirea si autoritatea data de
Dumnezeu slujitorilor Sfantului Sau jertfelnic.

Mantia (episcop)

Mantia este un vesmant lung si larg, fara maneci, ca o pelerina bogata de culoare purpurie si
lunga la spate pe care arhiereii o imbraca numai in cadrul slujbelor bisericesti la care nu imbraca
stiharul si sacosul, cum ar fi de ex.: la Vecernie si Litie (Priveghere), la sfintirea apet, la Sfantul
Maslu, la slujba Sfintei Cununii si la diferitele procesiuni. La origine, ea a fost un supra-vesmant
de ceremonie pe care imparatii bizantini il imbracau la incoronarea lor in scaun sau la anumite
solemnitati. Cu vremea, ei l-au acordat patriarhilor, ca semn distinctiv, spre a-i deosebi de
ceilalei arhierei. Chiar Sfantul Simeon al Tesalonicului ne relateaza ca pe vremea lui, la incepurtul
secolului al XV-lea, imparatul insusi trimitea celui ales patriarh, mantia si engolpionul, in semn
de aleasa cinstire si pretuire.

Carja (episcop)

Carja, toiagul sau paterita este un fel de baston lung pana la 2 metri, avand in partea de sus doi
serpi cu gurile deschise si cu privirea unul spre celalale, peste care se suprapune un glob,
surmontat de o mica cruce. Pe manerul toiagului se infasoara o mahrama cusuta cu fir, pentru
podoaba si pentru ca sa fie mai lesne de purtat.

lerarhii poarta carja ori de cate ori slujesc, iar la inmanarea ei, diaconul rosteste cuvintele:
"Toiagul puterii Tale ti-l va trimite Domnul din Sion" (Ps. CIX, 2), aratand ca arhiereului ii este
incredintata puterea de a pastori Biserica. Dect, carja este simbolul autoritatii pastorale care i se
da arhiereului in semn ca este dator sa pastoreasca turma cea cuvantatoare, dupa modelul lui
Moise si Aaron care purtau toiege, semne vazute ale demnitatii si puterii lor de a conduce
poporul evreu (les. VII, 20; VIIL, 16-17). Ea mai simbolizeaza si toiagul lui Aaron care a odraslit in
chip minunat (Numerii XVII, &; Evr. X, 4), iar cei doi serpi de la capatul de sus al carjei inchipuie
intelepciunea pastorului de suflete (Matei X, 16) reflectata in "puterea de a povatui si pedepsi pe
cei neplecati si a aduna la sine pe cei departati”.

Globuletul cu cruce dintre capetele serpilor simbolizeaza globul pamantesc si ne arata ca
arhiereul pastoreste turma in numele si cu puterea lui Hristos, Care a sfaramat pe Cruce capetele
nevazutilor balauri. De aceea, carja, in intregimea ei, "simbolizeaza si Crucea lui Hristos si
biruinta cu care biruim, ne intarim, ne povatuim, ne pastram, ne invatam si ne tragem la Hristos,
omorand poftele, gonind pe vrajmasul si pazindu-ne de pretutindeni”, iar dupa alte marturii, ea
aminteste si trestia in care a fost pus buretele de la Patimi (Matei XXVII, 48) si condeiul de
trestie cu care Domnul a scris mantuirea neamului omenesc.

Dichiero-tricherele



Dichero-tricherele sunt doua sfesnice, unul cu doua brate si altul cu trei brate, in care se asaza
lumanari si cu care arhiereul binecuvinteaza pe credinciosi in timpul serviciului divin. Ele
inchipuie lumina invataturii evanghelice. Cele doua lumanari ale dicherului simbolizeaza cele

doua firi ale Mantuitorului, iar cele trei ale tricherului simbolizeaza cele trei Persoane ale Sfintei

Treimi. Aceste faclii mai semnifica si stralucirea harului Sfantului Duh care se transmite
preotilor si tuturor credinciosilor prin intermediul arhiereului, precum si "luminata viata
ingereasca, dumnezeiasca, curata si luminata a barbatilor sfinti", care au indeplinit porunca
Mantuitorului: "Asa sa lumineze lumina voastra inaintea oamenilor, ca vazand faptele voastre
cele bune, sa slaveasca pe Tatal vostru Cel din ceruri” (Matei V, 16).

Luminile acestor sfesnice sunt un indiciu sugestiv al rolului pastoral, sacerdotal si didactic al
arhiereului. Ca unul ce il reprezinta in chip tainic pe Mantuitorul, infaptuind in numele Sau
lucrarea Sa simtitoare si mantuitoare, arhiereul trebuie sa urmeze intru totul modelul ideal si
divin de viata al Domnului nostru lisus Hristos, pentru a fi cu adevarat "lumina lumii" si "sarea
pamancului” (Matei V, 13-14).”

10



